
 Biografistyka Pedagogiczna
Rok 10 (2025) nr 3
issn 2543-6112; e-issn 2543-7399
doi: 10.36578/bp.2025.10.54

Mariusz Szajda*

Listy Albrechta Dürera jako źródło refleksji 
pedagogicznej. 
Między humanizmem a nowoczesnością

Albrecht Dürer’s Letters as a Source of Pedagogical 
Reflection. 
Between Humanism and Modernity

Abstract:  The letters of Albrecht Dürer, one of the greatest artists of the German Renais-
sance, serve not only as a historical and artistic testimony but also as an inspiring source 
of pedagogical, spiritual, and philosophical refl ection. This article analyzes selected let-
ters by  Dürer, revealing how they articulate educational ideas, values, and personal-
ity development within the humanistic and religious context. The aim of the article is 
to fi nd indications that A. Dürer’s letters contain content that may serve as a basis for 
contemporary refl ections on master-student relationships, artistic education, spiritual 
development, the importance of work and self-improvement in the educational process, 
as well as the existential meaning of being a teacher and a student.

Keywords: Albrecht Dürer, Renaissance pedagogy, spiritual education, master–disciple 
relationship, existential pedagogy, humanism, letters as educational medium.

* Mariusz Szajda (orcid: 0000-0003-1522-2944) – Uniwersytet Szczeciński, Instytut
Pedagogiki, kontakt: mariusz.szajda@usz.edu.pl.



Mariusz Szajda302

Wprowadzenie

ist jako gatunek literacki był w renesansie czymś więcej niż narzędziem komu-
 nikacji. Stanowił intymne medium wyrażania myśli, odczuć i wartości – oso-

bisty dziennik oraz świadectwo epoki. W refl eksji pedagogicznej, jak wskazuje 
Władysława Szulakiewicz: „korespondencja jest cennym źródłem do dziejów edu-
kacji i nauki. Jest źródłem wszechstronnym mówiącym o wielu sprawach z życia 
piszących, ale i z życia epoki, na którą przypada los autorów listów”1.

W  listach jednego z  najwybitniejszych niemieckich artystów początków 
renesansu –Albrechta Dürera (1471–1528)2 – odkrywamy nie tylko tropy jego 
artystycznych rozterek, lecz także głębokie przemyślenia na  temat kondycji 
człowieka, znaczenia pracy, sensu duchowości i powinności względem drugiego 

1 W. Szulakiewicz, Korespondncja w badaniach historii edukacji i nauki, w: Badania 
historyczne w pedagogice. Konteksty źródłowe, red. W. Szulakiewicz, Toruń 2015, s. 48. 

2 Albrecht Dürer urodził się 21 maja 1471 r. w Norymberdze. Jego ojciec pochodził 
z Węgier, a rzemiosło złotnicze odegrało kluczową rolę w pierwszym etapie eduka-
cji młodego Dürera. Już jako chłopiec wykazywał niezwykłe zdolności rysunkowe, 
które ujawniły się w jego słynnym autoportrecie z 1484 r., namalowanym w wieku 
trzynastu lat. W wieku piętnastu lat rozpoczął naukę u norymberskiego malarza 
Michaela Wolgemuta, co pozwoliło mu poznać technikę drzeworytu, która w przy-
szłości uczyniła go jednym z największych mistrzów grafi ki. W latach 1490–1494 
odbył podróż czeladniczą, odwiedzając m.in.  Kolonię, Strasburg i  Bazyleę, gdzie 
zapoznał się z nowymi prądami intelektualnymi i artystycznymi. Rok 1494 był prze-
łomowy – Dürer ożenił się z Agnes Frey i udał się w podróż do Włoch, odwiedza-
jąc m.in. Wenecję. To tam zetknął się z renesansowym humanizmem i nową este-
tyką. Te wpływy wkrótce zintegrował z niemiecką tradycją sztuki gotyckiej, tworząc 
innowacyją jakość artystyczną i intelektualną. Dürer był pierwszym artystą pół-
nocnoeuropejskim, który nie tylko praktykował sztukę, ale również teoretyzował 
na jej temat. W kolejnych dekadach stworzył wiele wybitnych dzieł – w tym słynne 
cykle grafi czne: Apokalipsę (1498), Wielką Pasję i Życie Marii. Jego grafi ki odznaczają 
się precyzją, symbolizmem oraz głębią duchową. Wydał także dzieła teoretyczne: 
Cztery księgi o proporcjach ludzkiego ciała i Instrukcję o mierzeniu. Dürer był rów-
nież artystą zaangażowanym intelektualnie i religijnie – korespondował z Erazmem 
z Rotterdamu, interesował się reformacją i pozostawał pod wpływem nauk Mar-
cina Lutra. Zmarł 6 kwietnia 1528 r. w Norymberdze. Pozostawił po sobie nie tylko 
wybitne dzieła sztuki, lecz także bogatą spuściznę intelektualną, w tym listy, które 
ukazują go jako człowieka w pełni świadomego swojej roli kulturotwórczej i moral-
nej; E. Panofsky, The Life and Art of Albrecht Dürer, Princeton 1955.

L



Listy Albrechta Dürera jako źródło refl eksji pedagogicznej… 303

człowieka. W tym kontekście możliwe staje się także odczytanie klimatu epoki, 
przeplatanego spuścizną późnego średniowiecza, ale i nowym tchnieniem, jakie 
niósł ze sobą renesans.

Już w liście z 1507 r. do Jacoba Hellera artysta napisał: „Chcę służyć sztuce, 
tak jak inni służą Bogu”3. To porównanie uzmysławia, że dla mistrza z Norym-
bergii praca artystyczna miała nie tylko wymiar estetyczny, ale również etyczny 
i duchowy. W tej optyce ów list Dürera stał się więc nie tylko dokumentem, ale 
i tekstem wychowawczym, który pozwala analizować wartości istotne dla forma-
cji człowieka. Bogusław Śliwerski w pracy Pedagogika ogólna słusznie przypo-
mniał, że „pedagogika nie może abstrahować od egzystencjalnych doświadczeń 
jednostki, jeśli ma być autentyczna”4. Właśnie takie doświadczenia – pełne niepo-
koju, nadziei, wiary i troski o innych – można znaleźć w listach Dürera.

Albrecht Dürer jako nauczyciel – relacja mistrz–uczeń w świetle listów

Choć Dürer nie prowadził formalnej szkoły, to jednak dla wielu uczniów 
i współpracowników stał się autorytetem. W liście do Willibalda Pirckheimera 
z 1506 r. wspominał swojego ucznia Hansa: „Dbam o niego jak o brata. Czyni 
postępy, lecz potrzebuje jeszcze ćwiczenia ręki i ducha”5. Mistrz z Norymbergii 
traktował zatem nauczanie nie tylko jako przekaz techniki, ale nade wszystko 
jako formację całego człowieka – zarówno jego rzemiosła, jak i charakteru.

We  współczesnej pedagogice coraz częściej powraca się do  idei persona-
listycznego wychowania, w którym ważne jest nie tylko „uczenie”, ale przede 
wszystkim „towarzyszenie w rozwoju”6. Dürer był takim towarzyszem, ponie-
waż jego listy pełne są uwag odnoszących się nie tylko do procesu tworzenia, 
ale także świadectwem konkretnych wartości, którymi artysta kierował się 
w codziennym życiu. To one w konsekwencji stawały się fundamentem takich 
postaw pedagogicznych jak kształcenie w cierpliwości i pokorze wobec materii, 
poszukiwaniu prawdy w sztuce, pogłębianiu duchowości. W liście do Niklausa 

3 A. Dürer, List do Jacoba Hellera, w: Dürer: Letters and Writings, red. H. Rupprich, 
Princeton 1956, s. 88.

4 B. Śliwerski, Pedagogika ogólna. Podstawowe prawidłowości, Kraków 2008, s. 56.
5 A. Dürer, Dürer: Letters and Writings, s. 198.
6 B. Śliwerski, Współczesne teorie i nurty wychowania, Kraków 2006, s. 88.



Mariusz Szajda304

Kratza z 1518 r. mistrz drzeworytu zalecał uczniom: „Niech twoje dzieło będzie 
prawdziwe, choćby nie było piękne – bo tylko prawda przetrwa czas”7.

Relacja mistrz–uczeń w ujęciu Dürera jest dialogiczna, pełna troski i uważ-
ności. Nawiązuje to do idei wychowania według koncepcji Jana Hellera, który 
uważał, że: „Wychowawca nie formuje jak rzeźbiarz – on towarzyszy jak ogrod-
nik”8. Taka postawa często przejawiała się w listach Dürera, który ucznia bar-
dziej „pielęgnował” niż go modelował.

Edukacja przez sztukę – idea doskonalenia się w duchu renesansu

Albrecht Dürer był malarzem, grafi kiem i  teoretykiem sztuki, ale ponadto 
myślicielem, który w swojej twórczości i w prowadzonej korespondencji zawarł 
głębokie rozważania na temat edukacyjnej roli sztuki. Sztuka, jego zdaniem, nie 
jest wyłącznie rzemiosłem, lecz staje się ścieżką rozwoju duchowego i moral-
nego. Listy artysty świadczą o jego przekonaniu, że doskonalenie się w sztuce 
prowadzi do wewnętrznego doskonalenia człowieka. W liście do Wilibalda Pirc-
kheimera z 7 lutego 1506 r. (z Wenecji) Dürer zauważył:

Człowiek musi najpierw w  sobie mieć porządek i  wiarę, zanim będzie 
w stanie stworzyć coś, co godne jest pamięci. Nie wystarczy ręka – trzeba 
także ducha9.

Widoczna jest tu wyraźna analogia między procesem artystycznym 
a duchową ascezą. Mistrz z Norymbergii nie oddzielał estetyki od etyki – wie-
rzył, że jedynie człowiek moralnie rozwinięty jest w  stanie tworzyć dzieła 
naprawdę wartościowe. Takie podejście koresponduje z  renesansową ideą 
homo artifex – człowieka jako twórcy nie tylko dzieł zewnętrznych, ale i samego 
siebie. W pedagogice humanistycznej, szczególnie tej inspirowanej myślą Karla 
Jaspersa, wychowanie jest to nie tyle przekaz wiedzy, co „inicjowanie w egzy-

7 A. Dürer, Dürer: Letters and Writings, s. 172.
8 J. Heller, Teologia wychowania, Warszawa 1993, s. 42.
9 A. Dürer, Dürer: Letters and Writings, s. 200.



Listy Albrechta Dürera jako źródło refl eksji pedagogicznej… 305

stencję”10. Sztuka w tym kontekście staje się narzędziem samoformacji, czyli 
pracy nad sobą, poprzez którą człowiek zbliża się do prawdy i dobra.

W listach Dürera pojawia się motyw nieustannego doskonalenia. W 1506 r. 
pisał do swego przyjaciela:

Gdybym tylko miał jeszcze czas, by się uczyć! Tak wiele rzeczy jest mi jesz-
cze nieznanych, choć Bóg dał mi nieco rozumu i chęci11.

A rok później zwierzał się do Jacoba Hellera:

Człowiek winien się uczyć przez całe życie. Pokora wobec sztuki i Boga jest 
początkiem mądrości12.

Te refl eksje można odczytać jako pedagogiczne credo: wychowanie to pro-
ces ciągłego wzrastania wpisany w napięcie między tym kim jesteśmy, a kim 
możemy się stać. W  duchu pedagogiki twórczości, której przedstawicielem 
w Polsce był m.in. Bogdan Suchodolski, sztuka ma potencjał emancypacyjny – 
pozwala człowiekowi wyrazić siebie, przekroczyć ograniczenia codzienności, 
odkryć sens13. Dürer w swoim życiu i w listach był właśnie świadkiem takiego 
procesu – walki o autentyczność, szlachetność i głębię wyrazu.

Praca i duchowość – pedagogika codzienności w listach Dürera

W listach Albrechta Dürera uderza niezwykłe połączenie przyziemnych trosk 
z  głębokim wymiarem duchowym. Artysta, mimo sukcesów i  uznania, czę-
sto dzielił się refl eksją nad własną kondycją, nad sensem pracy, cierpienia 
oraz koniecznością zmagania się z  codziennością. To nie tylko świadectwo 
życia artysty, ale również źródło rozważań pedagogicznych  – o  wychowaniu 

10 K. Jaspers, Idea uniwersytetu, tł. M. Mroczkowska, Warszawa 2004, s. 112.
11 A. Dürer, Dürer: Letters and Writings, s. 210.
12 Tamże, s. 117.
13 B. Suchodolski, Rozwój nowożytnej fi lozofi i człowieka, Warszawa 1986, s. 242.



Mariusz Szajda306

do  wytrwałości, odpowiedzialności, skromności i duchowej uważności. W liście 
z 1509 r. do Jacoba Hellera, Dürer dopełnił tę myśl formułą:

Niechaj ręka nie ustaje, póki serce pała – bo z serca pochodzi wszystko, co 
dobre. A kto pracuje z sercem, ten służy Bogu14.

Takie słowa dają się odczytać jako afi rmacja etosu pracy rozumianej nie 
jako przymus, ale jako powołanie. Praca w tym ujęciu staje się zarazem prze-
strzenią duchowego rozwoju, a nie jedynie fi zycznego trudu. Mistrz z Norym-
bergii postrzegał ją nie tylko jako środek do osiągnięcia celu materialnego, lecz 
przede wszystkim jako przestrzeń samorealizacji, doskonalenia się i odpowie-
dzialności wobec wspólnoty.

W pedagogice chrześcijańskiej – od św. Benedykta po współczesne ujęcia 
duchowości pracy – działanie ludzkie ma wymiar sakralny: „ora et labora” (módl 
się i pracuj), stając się zasadą integralnego wychowania. Dürer, choć nie był teo-
logiem, wyraźnie wskazywał na  podobne tendencje, łącząc modlitwę z  pracą, 
refl eksję z działaniem, sztukę z moralnością. Jego listy są więc doskonałym przy-
kładem tego, co Władysław Stróżewski nazywał „duchowością konkretu” – głębią 
przeżywaną w codziennych czynnościach15. W tym sensie list jako forma wypo-
wiedzi stał się w tym przypadku narzędziem pedagogicznym służącym nie tylko 
komunikacji, ale i wychowaniu poprzez świadectwo. Pisząc o zmęczeniu, cierpie-
niu czy zwątpieniu, Dürer nie zamykał się w egotycznej introspekcji, przeciwnie, 
jego styl nacechowany jest troską o dobro wspólne, pokorą wobec losu, poszuki-
waniem sensu. Taka narracja może inspirować dzisiejszą pedagogikę egzysten-
cjalną, która – jak zauważyła Danuta Lalak – „stawia w centrum osobę przeży-
wającą swoje życie autentycznie i świadomie”16.

Zgodnie z przesłaniem Józefa Tischnera, praca powinna być przestrzenią 
spotkania człowieka z wartościami, a nie jedynie realizacją funkcji ekonomicz-
nych. Artysta zdaje się tę uwagę wyprzedzać, pisząc z pasją o zawodzie twórcy 

14 A. Dürer, Dürer: Letters and Writings, s. 95.
15 W. Stróżewski, Istnienie i sens, Kraków 1994, s. 112.
16 D. Lalak Tożsamość w czasach przemian. Studium socjopedagogiczne, Warszawa 

2001, s. 45.



Listy Albrechta Dürera jako źródło refl eksji pedagogicznej… 307

jako o służbie pięknu, dobru i prawdzie. Ksiądz Tischner zauważał, że: „Czło-
wiek pracując – wchodzi w świat wartości, dotyka ich i pozwala im przemawiać 
przez swoje dzieła”17.

W kontekście edukacyjnym listy Dürera mogą być zatem traktowane jako 
materiał służący formacji charakteru, ukazują bowiem model człowieka, który 
nie ucieka od trudów, ale stara się nadać im sens. Są świadectwem etosu pracy 
i życia duchowego, którego dziś szczególnie potrzeba w dobie kultury natych-
miastowości i powierzchowności. Za Januszem Tarnowskim należy więc przy-
jąć konkluzję, że: „Wychowanie do  pracy to także wychowanie do  cierpliwo-
ści, do miłości konkretu, do trudu, który nie przynosi od razu efektów”18, gdyż 
słowa te doskonale harmonizują z duchem korespondencji Albrechta Dürera.

Cierpienie, przemijanie i nadzieja: pedagogika egzystencjalna 
w korespondencji Dürera

Listy mistrza z  Norymbergii, zwłaszcza te pisane pod koniec życia, ukazują 
jego głęboką wrażliwość na kwestie przemijania, śmierci, choroby i samotności. 
W korespondencji skierowanej do Pirckheimera z 1524 r. Dürer napisał:

Cóż bowiem może człowiek uczynić sam z siebie? Wszystko zależy od Boga. 
Czego się nauczyłem, to Jego łaska. Proszę tylko, by dał mi siłę znosić ból 
i cierpliwość wobec śmierci19.

Słowa te brzmią jak osobiste wyznanie człowieka, który doświadczył egzy-
stencjalnego lęku, ale też i słychać w nich głos pełen pokory i duchowej gotowości.

Refl eksja nad cierpieniem i przemijaniem może być źródłem pedagogiki 
egzystencjalnej, która  – jak podkreślił Viktor Emil Frankl  – uczy człowieka 
nadawania sensu doświadczeniom granicznym oraz wprawia w poszukiwanie 
wartości w cierpieniu20. Dürer, mimo problemów zdrowotnych i niepewności, 

17 J. Tischner, Etyka solidarności oraz Homo sovieticus, Kraków 2005, s. 91. 
18 J. Tarnowski, Wychowanie personalistyczne, Warszawa 1991, s. 112.
19 A. Dürer, Dürer: Letters and Writings, s. 243.
20 V. E. Frankl, Człowiek w poszukiwaniu sensu, tł. A. Czwojdrak, Warszawa 2018, s. 132.



Mariusz Szajda308

kontynuował własną pracę, przekazując swoim bliskim i uczniom wiarę w sens 
wysiłku twórczego, gdy pisał:

I  dziś dopiero zacząłem projektować mój obraz. Bo  ręce pokryły mi się 
wrzodami tak bardzo, że nie mogłem pracować21.

Jego listy są zapisem wewnętrznej walki, duchowego dojrzewania i  aktu 
wychowawczego, czyli potwierdzania tego, jak można żyć w  obliczu krucho-
ści istnienia. Karl Jaspers zauważał, że edukacja powinna prowadzić człowieka 
ku samopoznaniu i gotowości stawienia czoła losowi, a nie tylko do przystoso-
wania się do rzeczywistości22. Dürer wydaje się być świadkiem takiej postawy, 
a jego listy stały się dokumentem „wewnętrznego nauczania”, które może dziś 
inspirować współczesnych pedagogów do  prowadzenia dialogu z  uczniem 
na temat cierpienia, śmierci, sensu i nadziei.

Wychowanie przez piękno: estetyka jako wartość pedagogiczna

W listach Dürera często powraca motyw piękna, nie tylko jako cel artystyczny, 
ale również duchowy i  moralny. Artysta piękno postrzegał jako fenomen 
boskiego ładu, a jego poszukiwanie – jako proces doskonalenia zarówno dzieła, 
jak i samego siebie. Taka wizja piękna prowadzi wprost do pedagogicznej refl ek-
sji nad wychowaniem poprzez doświadczenie estetyczne. W tradycji pedago-
giki humanistycznej i  personalistycznej  – reprezentowanej m.in.  przez Bog-
dana Suchodolskiego, a później Irenę Wojnar – wskazuje się, że wychowanie 
przez sztukę i estetykę należy traktować jako proces kształtowania wrażliwo-
ści moralnej i duchowej23. Dürer, choć nie sformułował systematycznej teorii 
wychowania, intuicyjnie pokazywał, że kontakt z pięknem wpływa na rozwój 
człowieka, uczy harmonii, skupienia, pokory i zachwytu.

21 A. Dürer, Listy do Willibalda Pirckheimera pisane z Wenecji w r. 1506, w: Albrecht 
Dürer jako pisarz i teoretyk sztuki, wybór, tł., red. J. Białostocki, Wrocław 1956, s. 14.

22 K. Jaspers, Wprowadzenie do fi lozofi i, tł. A. Landman, Kraków 1990, s. 75.
23 K. Pankowska, Historyczne znaczenie i aktualność poglądów Bogdana Suchodol-

skiego na temat wychowania przez sztukę, „Kwartalnik Pedagogiczny”, 233 (2014) 
nr 3, s. 95–103.



Listy Albrechta Dürera jako źródło refl eksji pedagogicznej… 309

Współczesna pedagogika podkreśla znaczenie sztuki jako medium wycho-
wawczego, które wspomaga rozwój emocjonalny, etyczny i poznawczy ucznia. 
Dariusz Zając uznał, że:

Wychowanie estetyczne ma obejmować całą osobowość, pozostając w zgo-
dzie z  dymensjalnością człowieka. Ma łączyć zagadnienia piękna z  tre-
ściami społecznymi i moralnymi24.

Wchodzimy tu więc w strefę przeżyć, która zdaniem Urszuli Szuścik łączy się 
z refl eksyjnością25. Tę ideę odnajdujemy właśnie u Dürera, który nie tyle „uczył 
sztuki”, co prowadził ku  postawie otwartości na  wymiar głębszy  – duchowy 
i aksjologiczny. Dlatego też listy mistrza z Norymbergii można odczytywać jako 
świadectwo pedagogiki piękna – wychowania do głębokiego przeżywania świata, 
kształtowania duszy przez kontemplację i twórczość. W obliczu współczesnego 
kryzysu wartości estetycznych i redukcji sztuki do funkcji dekoracyjnych lub 
rynkowych, Dürer w swoich listach jawi się jako przewodnik ku pedagogice kon-
templacji, stawiającej pytanie o to co piękne, dobre i prawdziwe.

Dürer jako świadek duchowości chrześcijańskiej w procesie 
wychowania

Albrecht Dürer żył i tworzył w latach głębokich przemian religijnych, w okresie 
reformacji, czasach, które nie tylko przekształcały Kościół, ale także myślenie 
o człowieku, jego miejscu w świecie i relacji z Bogiem. Korespondencja artysty 
ujawnia wrażliwość religijną i osobistą duchowość, zakorzenioną w chrześcijań-
skim humanizmie. W jednym z listów napisał:

z powodu wiary chrześcijańskiej musimy być tu [otoczeni] szyderstwem 
i niebezpieczeństwami – gdyż szydzą z nas, nazywają heretykami. Bóg jed-
nak udziela nam swej łaski i  wzmacnia nas w  swym słowie, więc Bogu 

24 D. Zając, Miejsce wychowania estetycznego w edukacji kulturalnej, „Studia z Teorii 
Wychowania”, 8 (2017) nr 1 (18), s. 44. 

25 U. Szuścik, Refl eksyjność wartością edukacji przez sztukę, „Wartości w  muzyce”, 
(2009)2, s. 74.



Mariusz Szajda310

musimy być posłuszniejsi niż człowiekowi. […] przeto niech Bóg umacnia 
nas w dobrym26.

Mistrz z Norymbergii żyje zatem w świadomości ciągłej obecności Boga, ale 
i pełnej odpowiedzialności za realizację wartości stanowiących o życiu chrze-
ścijańskim. Duchowość przenika jego codzienność i kształtuje relacje w duchu 
posłuszeństwa i zaufania Bogu.

Dürer nie był teologiem, ale jego pisma i dzieła obrazują postawę głęboko 
chrześcijańską, w  której wychowanie otrzymało wymiar transcendentny. 
Duchowość, jaką reprezentuje, nie jest oderwana od  codzienności  – przeciw-
nie, przejawia się w  pracy, cierpliwości, relacjach międzyludzkich i  twórczo-
ści. W tym sensie wpisuje się on w nurt pedagogiki personalno-egzystencjalnej, 
o której Tarnowski pisał, że staje się ona nie tylko przekazywaniem wiedzy reli-
gijnej, ale prowadzi ku Bogu poprzez świadectwo życia, poprzez osobowy kon-
takt czy też wspólne przeżywanie wartości27.

Treści zawarte w listach Dürera wskazują, że wychowywać należy do pogłębia-
nia duchowości nie przez moralizowanie, lecz przez autentyczność, pokorę i przy-
kład życia. Jego duchowość nie jest triumfalistyczna – jest cicha, pełna zadumy, 
zmagania się z losem oraz ufności. Mistrz z Norymbergii prezentuje się jako mistrz 
duchowy, który uczy nie tyle prawd dogmatycznych, co postawy wdzięczności, 
zachwytu i pokory wobec tajemnicy istnienia i tworzenia. Wychowanie inspiro-
wane taką duchowością nie zamyka się w ramach jednej religii – staje się ono uni-
wersalnym procesem dojrzewania człowieka ku większej głębi, sensowi i obecno-
ści drugiego. Albrecht Dürer poprzez swoje listy i życie, wskazał, że edukacja może 
być drogą do Boga – przez sztukę, pracę, cierpienie i miłość.

Zakończenie

Przywołane w tekście listy mistrza z Norymbergi stanowią niezwykle bogaty 
materiał do pobudzania refl eksji pedagogicznej i fi lozofi cznej. Z jednej strony 
są dokumentem epoki, czyli świadectwem renesansowego humanizmu, ducho-

26 A. Dürer, List do Mikołaja Kratzera, w: Albrecht Dürer jako pisarz i teoretyk sztuki, s. 39.
27 J. Tarnowski, Podzwonne dla pedagogiki egzystencjalistów?, w: Idee pedagogiki fi lo-

zofi cznej, red. S. Sztobryn, B. Śliwerski, Łódź 2003, s. 84.



Listy Albrechta Dürera jako źródło refl eksji pedagogicznej… 311

wej wrażliwości i społecznego zaangażowania. Z drugiej – ponadczasowym źró-
dłem przemyśleń nad kondycją człowieka, rolą nauczyciela, wartością pracy 
i cierpienia, pięknem oraz duchowością. Artysta podkreślał w nich, że edukacja 
nie może być redukowana do przekazywania wiedzy, ponieważ musi obejmo-
wać całego człowieka: jego ciało, duszę, rozum i serce. Poprzez swoją korespon-
dencję Dürer pozostawił potomnym nie tylko obraz renesansowego artysty, ale 
i mistrza wychowania – człowieka dialogu, duchowego przewodnika i myśliciela. 
Specyfi ka narracyjna Dürera zawarta w listach, wpisuje się bez wątpienia w nurt 
pedagogiki epistolarnej, którą Urszula Chęcińska zdefi niowała jako:

rodzaj pedagogiczno-psychologicznej refl eksji nad światem kultury. Wiąże 
się ona z trwałym systemem kulturalnych odniesień i kulturowych kon-
tekstów wpisujących się we  współczesny autobiografi czny dyskurs 
naukowy poprzez list jako dokument osobisty i źródło wiedzy o życiu indy-
widualnym i zbiorowym28.

Albrecht Dürer, niczym współczesny pedagog, który łączy teorię z praktyką, 
zaproponował model wychowania zintegrowanego – opartego na autentyczno-
ści, osobistym świadectwie, refl eksji egzystencjalnej i  duchowości. Jego kore-
spondencja jest swoistą mapą drogową dla edukatora, który nie tylko naucza, 
ale i towarzyszy uczniowi w jego rozwoju oraz zmaganiu z losem. Jak napisał 
w jednym z listów:

Gdy nas wysławiają, podnosimy szyję i wierzymy. A tymczasem może stoi 
za tym tylko zły pochlebca, który z nas szydzi. Dlatego nie dawajcie wiary gdy 
Was chwalą29.

W świecie, który zmaga się z kryzysem sensu, indywidualizmem i instru-
mentalnym podejściem do wiedzy, lektura listów artysty przypomina o koniecz-
ności wychowania opartego na wartościach, relacjach i duchowości. Pedagogika, 
która sięga po jego dziedzictwo, może stać się pedagogiką nadziei ukierunko-
waną na wewnętrzne odrodzenie człowieka.

28 U. Chęcińska, O pedagogice epistolarnej jako sztuce życia. Listy prof. Zygmunta 
Mysłakowskiego do Joanny Kulmowej (1963–1971), „Biografi styka Pedagogiczna”, 
6 (2021) nr 1, s. 581, doi: 10.36578/bp.2021.06.13.

29 A. Dürer, Listy do Willibalda Pirckheimera pisane z Wenecji w r. 1506, s. 22.



Mariusz Szajda312

W  czasach kryzysu autorytetów, zacierania się granic między wiedzą 
a informacją, listy mistrza z Norymbergii mogą być wezwaniem do pedagogiki 
głębi, czyli do wychowania przez relację, duchowość, piękno i egzystencjalną 
autentyczność. Ich analiza może wzbogacić współczesne myślenie o edukacji, 
szczególnie tej, która poszukuje sensu i odpowiedzi na najgłębsze pytania ludz-
kiego życia.

Streszczenie: Listy Albrechta Dürera, jednego z najwybitniejszych artystów niemiec-
kiego renesansu, są nie tylko cennym źródłem historycznym i artystycznym, lecz także 
inspirującym materiałem do refl eksji pedagogicznej, duchowej i fi lozofi cznej. W arty-
kule poddano analizie wybrane listy Dürera, ukazując je jako przestrzeń formowania się 
idei wychowawczych, przekazywania wartości oraz kształtowania osobowości w kon-
tekście humanistycznym, religijnym i  egzystencjalnym. Celem artykułu jest odnale-
zienie wskazań świadczących o tym, że w listach artysty obecne są treści mogące być 
podstawą współczesnych rozważań nad relacjami mistrz–uczeń, edukacją artystyczną, 
duchowym rozwojem, znaczeniem pracy i samodoskonalenia w procesie wychowania, 
a także nad egzystencjalnym sensem bycia nauczycielem i uczniem.

Słowa kluczowe: Albrecht Dürer, pedagogika renesansu, edukacja duchowa, relacja 
mistrz–uczeń, pedagogika egzystencjalna, humanizm, list jako narzędzie wychowawcze.

Bibliografi a

Źródła

Dürer A., Dürer: Letters and Writings. red. H. Rupprich, Princeton 1956.
Dürer A., Listy do Willibalda Pirckheimera pisane z Wenecji w r. 1506, w: Albrecht Dürer 

jako pisarz i teoretyk sztuki, red. J. Białostocki, Wrocław 1956, s. 12–23.

Opracowania

Chęcińska U., O pedagogice epistolarnej jako sztuce życia. Listy prof. Zygmunta Mysła-
kowskiego do Joanny Kulmowej (1963–1971), „Biografi styka Pedagogiczna”, 6 (2021) 
nr 1, s. 577–594, doi: 10.36578/bp.2021.06.13.

Frankl V. E., Człowiek w poszukiwaniu sensu, tł. A. Czwojdrak, Warszawa 2018.
Heller J., Teologia wychowania, Warszawa 1993.
Jaspers K., Idea uniwersytetu, tł. M. Mroczkowska, Warszawa 2004.



Listy Albrechta Dürera jako źródło refl eksji pedagogicznej… 313

Jaspers K., Wprowadzenie do fi lozofi i, tł. A. Landman, Kraków 1990.
Lalak D., Tożsamość w czasach przemian. Studium socjopedagogiczne, Warszawa 2001.
Pankowska K., Historyczne znaczenie i aktualność poglądów Bogdana Suchodolskiego 

na  temat wychowania przez sztukę, „Kwartalnik Pedagogiczny”, 233  (2014) nr  3, 
s. 95–103.

Panofsky E.. The Life and Art of Albrecht Dürer, Princeton 1955.
Stróżewski W., Istnienie i sens, Kraków 1994.
Suchodolski B., Rozwój nowożytnej fi lozofi i człowieka, Warszawa 1986.
Śliwerski B., Pedagogika ogólna. Podstawowe prawidłowości, Kraków 2008.
Śliwerski B., Współczesne teorie i nurty wychowania, Kraków 2006.
Szulakiewicz W., Korespondencja w badaniach historii edukacji i nauki, w: Badania 

historyczne w  pedagogice. Konteksty źródłowe, red.  W. Szulakiewicz, Toruń 2015, 
s. 25–51.

Szuścik U, Refl eksyjność wartością edukacji przez sztukę, „Wartości w muzyce”, (2009)2, 
s. 73–80.

Tarnowski J., Podzwonne dla pedagogiki egzystencjalistów?, w: Idee pedagogiki fi lozo-
fi cznej, red. Sławomir Sztobryn, Bogusław Śliwerski, Łódź 2003, s. 82–92.

Tarnowski J., Wychowanie personalistyczne, Warszawa 1991.
Tischner J., Etyka solidarności oraz Homo sovieticus, Kraków 2005.
Zając D., Miejsce wychowania estetycznego w  edukacji kulturalnej, „Studia z  Teorii 

Wychowania”, 8 (2017) nr 1 (18), s. 41–53.


